
1 

 
 
 
 
 

Stunde Null oder die Kunst des 
Servierens von Christoph Marthaler 

 
 

Eine Untersuchung einer Schlüsselszene im Zusammenhang zur 
Groteske 

 

Eingereicht bei Dr. Beate Schappach 
 

Saima Sägesser 
 

31.01.15 
22’565 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Universität Bern 

Institut für Theaterwissenschaft 

HS 14 / BA-Seminar: Die Kunst des 

Servierens. Christoph Marthaler und das 

postdramatische Theater 

 

Bachelor Major: Theaterwissenschaft 

Bachelor Minor: Kunstgeschichte 

 

 

 

 

 

 

 

 

Saima Sägesser 

Wuhrgasse 4 

4900 Langenthal 

076 424 63 55 

Matrikelnummer: 13–101–548 

saima.saegesser@students.unibe.ch 

Saima Sägesser�


Saima Sägesser�


Saima Sägesser�


Saima Sägesser�




2 

Inhaltsverzeichnis 
 

1. Einleitung S. 3  

    

2. Definitionen der Groteske S. 3 

 

3. Die Rede des heimatlosen Alliierten S. 6 

3.1. Text/Sprache S. 6 

3.2. Stimme/n S. 10 

3.3. Körper/Gestus S. 11 

 

4. Fazit S. 13 

 

5. Bibliografie S. 14 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



3 

1. Einleitung: 
Christoph Marthaler (1951–) zählt zu den bekanntesten und erfolgreichsten 

Theaterregisseuren im deutschsprachigen Raum. Sein Stil ist unverwechselbar, 

seine Theaterabende unvergesslich. Doch was macht seinen Stil gerade so 

besonders, so komisch, so realitätsfern und doch so nah? Hier soll einer von vielen 

Versuchen gemacht werden den Stil zu charakterisieren. An einer Szene aus dem 

Stück Die Stunde Null oder die Kunst des Servierens. Ein Gedenktraining für 

Führungskräfte (Stunde Null) soll exemplarisch erprobt werden, ob der theoretische 

Begriff der Groteske angewendet werden kann.1 Stunde Null spielt in der Zeit von der 

Stunde 0 bis 1995 irgendwo in Deutschland. Auf groteske Weise proben sieben 

Politiker das Führen und Politisieren. Dies geschieht unter der Leitung von Frau 

Stunde Null. Sie kontrolliert den Fortschritt der Proben und unterrichtet beispielweise 

die Turnstunden, wobei unter anderem das Händeschütteln geprobt wird.  

Das Stück formiert sich mit einem Konzept, welches dem Grotesken zuzuordnen ist: 

lässt sich diese These belegen? Um auf diese Fragen eine Antwort zu finden, wird 

die Rede des heimatlosen Alliierten im Stück Stunde Null analysiert und als Basis 

benutzt. Es werden die Punkte Text/Sprache, Stimme/n und Körper/Gestus auf die 

Groteske hin betrachtet. Dies ist der zweite Schritt. Als erstes soll die Groteske 

hinsichtlich dieser Szene definiert werden, um eine nutzbare Definition für die 

spezifische Analyse dieser Szene zu erhalten. Als Basis wird Natalia Kandinskaias 

Arbeit Postmoderne Groteske – groteske Postmoderne? Eine Analyse von vier 

Inszenierungen des Gegenwartstheaters verwendet. 2  Für die Analyse wird eine 

Videoaufnahme der Aufführung am Deutschen Schauspielhaus in Hamburg 

betrachtet. Nicht zu vernachlässigen sind hierbei die massgebenden Faktoren, die 

bei einer Videoaufnahme mitspielen, wie beispielsweise: Kameraregie, Schnitt, Ton, 

Farbe etc.  

 

2. Definitionen der Groteske 
Es existieren viele Definitionen der Groteske. Für die Analyse der Szene in Stunde 

Null, in der der heimatlose Alliierte eine Rede hält, können aber nicht alle 

gleichwertig genutzt werden, deshalb sollen nur ein bis zwei passende Definitionen 
                                                
1„Die Stunde Null oder die Kunst des Servierens. Ein Gedenktraining für Führungskräfte.“ Regie: 
Christoph Marthaler, Deutsches  Schauspielhaus Hamburg, Premiere: 20. Oktober 1995.  
2 Kandinskaia, Natalia: Postmoderne Groteske – groteske Postmoderne? Eine Analyse von vier 
Inszenierungen des Gegenwartstheaters. Hrsg. von Ingrid Hentschel, Berlin 2012.  



4 

ausgesucht und verwendet werden. Es wird sich zeigen, ob mehrere Definitionen im 

Gesamten oder bloss Teile davon verwendet werden können.  

Kandinskaia befasst sich in ihrem, in der Einleitung erwähnten Buch mit der Groteske 

im Theater, weniger mit der Groteske im Drama. Sie behandelt unter anderem die 

Groteskentheorien von Dorothea Scholl, Wolfgang Kayser, Michail Bachtin, Peter 

Fuss und Vsevolod Meyerhold. Nach eingehender Lektüre kann aus diesen Theorien 

hinsichtlich der Szene des heimatlosen Alliierten in Stunde Null eine passende 

Definition festgelegt werden.  

Es zeigt sich, dass Ansätze des Literaturwissenschaftlers Bachtin von Nutzen sind. 

Bachtin formt seine Groteskentheorie anhand eines Romans und fasst seine 

Erkenntnisse in mehreren Schriften zusammen.3 Obwohl seine Studien sich auf 

einen Roman beziehen, können diese für das Theater durchaus benutzt werden. 

Kandinskaia bezeichnet „das Groteske als gattungs- und medienübergreifende 

Kategorie“, weshalb sollte denn nicht die Groteskentheorie eines 

Literaturwissenschaftlers für eine theaterwissenschaftliche Betrachtung geeignet 

sein.4  

Bachtin erfindet den Begriff „grotesker Realismus“.5 Dieser Realismus ist durch eine 

umgekehrte Welt, eine Abkehr von gefestigten Strukturen und Normen 

gekennzeichnet.6 „[Die] Handlungen verstoßen gegen die üblichen Verhaltensregeln 

und verletzen die Grenzen von Scham, Maß, Triebbeherrschung.“ 7  In Bachtins 

grotesker Welt steht der Körper im Zentrum. Diese Körper „stellen [...] ihre 

Körperlichkeit aus und enthüllen das gewöhnlich Verborgene“. 8  Sie stehen im 

Kontrast zu gewöhnlichen, normierten Körpern.9 Die grotesken Körper, sind in stetem 

Wandel und immer unvollendet. Die Grenzen von Innen- und Aussenwelt sind 

durchsichtig und verschmelzen miteinander.10 Bachtin verwendet seine Definition des 

grotesken Körpers und des „grotesken Realismus“, in dem das Verkehrte herrscht, in 

Bezug zur Karnevalstradition im Mittelalter. Karneval und Theater sind durchaus 

verwandte Dinge, denn Kostümierung, feste Termine, Spiel und Schau zählen zu den 

                                                
3 Bachtin, Michail: Literatur und Karneval. Zur Romantheorie und Lachkultur. Frankfurt am Main 1990. 
4 Vgl. Kandinskaia 2012, S. 5.  
5 Vgl. Bachtin, Michail: Rabelais und seine Welt. Volkskultur als Gegenkultur. Frankfurt am Main 2003, 
S. 361. Vgl. auch Kandinskaia 2012, S. 20. 
6 Vgl. Kandinskaia 2012, S. 20. 
7 Kandinskaia 2012, S. 20.  
8 Kandinskaia 2012, S. 21. Vgl. Bachtin 1990, S. 15–23.  
9 Vgl. Kandinskaia 2012, S. 21. Vgl. auch Bachtin 1990, S. 20.   
10 Vgl. Kandinskaia 2012, S. 21. Vgl. auch Bachtin 1990, S. 16. 



5 

Gemeinsamkeiten. Des Weiteren zählen bei Bachtin die Innereien des Körpers, 

welche als Innenwelt in die Aussenwelt, also in die Ebene des Sichtbaren treten.11 

Für die zu bearbeitende Szene ist die Grenzüberschreitung an sich nutzbar, jedoch 

ohne diese realen, sichtbaren Organe, denn sie bleiben stets im Körper des 

heimatlosen Alliierten drin. Ausstülpungen, Öffnungen und unebene Flächen zählen 

nach Bachtin ebenfalls zu den Merkmalen eines grotesken Leibes.12 Dieser Teil der 

Theorie könnte mehr oder weniger hier verwendet werden, denn Öffnungen sind 

durchaus zu sehen und Ausstülpungen und unebene Flächen könnten je nach 

Körperhaltung und -bewegung gesehen werden.  

Auch Tierisches ist bei Bachtins Groteskentheorie vorhanden: „Die Form des Kopfes, 

die Ohren und selbst die Nase erhalten nur dann einen grotesken Charakter, wenn 

sie tierische oder dingliche Formen annehmen“.13 Auch dies ist in Bezug auf die 

Szene weniger von Bedeutung und soll nicht miteinbezogen werden, weil sich die 

Körperteile des heimatlosen Alliierten nicht wie von Zauberhand umformen. Das 

Tierische könnte höchstens betreffend den Punkten Stimme und Sprache benutzt 

werden. 

Kandinskaia definiert schliesslich ihren Begriff der Groteske indem sie auf der Basis 

von Bachtins Theorie jene Scholls und Kaysers aufbaut und diese weiterzieht. Ohne 

hier die beiden anderen Theorien länger auszuführen, sei jedoch gesagt, was der 

zentrale Schlüsselgedanke der wichtigeren Theorie ist: Scholl meint, dass das 

Groteske „die Verfremdung und Verwandlung einer bekannten Ordnung durch 

Störung, Umordnung oder sogar Chaotisierung dieser Ordnung“ ist. 14  Scholl ist 

Romanistin, also wieder eine Theoretikerin, welche nicht aus der 

Theaterwissenschaft kommt, aber hierfür nutzbar gemacht werden kann. Dies führt 

Kandinskaia zu ihrer Definition der Groteske: von Nöten ist eine „dominante 

Ordnung“, die man kennt und achtet. Was von dieser Ordnung abweicht, wird als 

grotesk betrachtet.15  
 

„Das Groteske hebt sich also gegen eine solche Ordnung ab und tritt als das Fremde 

bzw. Andere dieser Ordnung in Erscheinung. Wesentlich ist dabei, dass das Groteske als 

                                                
11 Bachtin 1990, S. 18.  
12 Bachtin 1990, S. 17. 
13 Bachtin 1990. S. 16.  
14 Scholl, Dorothea: Von den „Grottesken“ zum Grotesken: Die Konstituierung einer Poetik des 
Grotesken in der italienischen Renaissance. Münster 2004, S. 585.  
15 Vgl. Kandinskaia 2012, S. 24. 



6 

ein Phänomen beschrieben wird, das keinen selbstständigen Charakter hat, sondern in 

Relation zu einer gewissen Ordnung und im Kontrast zu ihr wahrnehmbar wird.“16  

 

Für die Bearbeitung der Szene des heimatlosen Alliierten in Stunde Null, sollen  

demnach die herausgefilterten Punkte Bachtins und Kandinskaias verwendet 

werden. In Bezug auf den Körper, den Gestus und die Mimik ist die Theorie des 

grotesken Körpers nach Bachtin hilfreich. Stimme und Sprache können ebenfalls mit 

seiner Theorie, bezüglich durchsichtiger Grenzen, betrachtet werden. Wie genau, 

wird sich in Kapitel 3 zeigen. Kandinskaias Definition lässt sich auf alle drei 

Kategorien anwenden. Dabei ist wichtig, die „gewisse Ordnung“ zu kennen und diese 

in Opposition zum Verhalten des heimatlosen Alliierten zu sehen.  

 
3. Die Rede des heimatlosen Alliierten 
Die Szene steht ungefähr im vierten Fünftel des Stücks. Vorher übten die Politiker an 

Mikrofonen Reden, hatten eine Turnstunde zu absolvieren und unterhielten sich bei 

einem Kaffeekränzchen. Es folgt eine Sequenz, in der jeder der sieben Politiker eine 

Einzelrede vorne am Bühnenrand hält. Immer etwas anders gesprochen, andere 

Mimik, anderer Text. Der heimatlose Alliierte, gespielt vom schottischen Schauspieler 

Graham F. Valentine hält die letzte und längste aller Reden. Seine Rede beginnt als 

inhaltsbezogenen Text und wandelt sich dann immer wie mehr ins Unverständliche 

und Groteske. Die Dauer beträgt zehn Minuten. Dada Texte fliessen ein, Englisch, 

Französisch, Russisch und Deutsch wird gesprochen. Hitler- und Monsterakzente, 

verschiedene Tonhöhen und Geschwindigkeiten treten auf. Krampfhafte Artikulation, 

Geräuschteppiche sowie Wortfetzen zeugen von angespannter Stimmakrobatik. Ein 

sich spastisch krümmender Körper, an dem die Adern hervor treten und das Gesicht 

sich rötet, steht im Zentrum. Diese Punkte sollen einzeln in Zusammenhang mit 

weiteren betrachtet werden. In den nachfolgenden Unterkapiteln wird zuerst der 

chronologische Ablauf des jeweiligen Themas aufgezeigt. Als zweiten Schritt werden 

die oben genannten Groteskedefinitionen auf das Thema hin angewendet.  
 

3.1 Text/Sprache 
Die Dramaturgin Stefanie Carp hat als Stückvorlage eine Textcollage zusammen-

gestellt. Die Texte sind meist amtliche Verlautbarungen von Churchill, von 

                                                
16 Kandinskaia 2012, S. 24. 



7 

Nachkriegspolitikern und Weiteren, als auch Ausschnitte aus Dadagedichten von 

Kurt Schwitters.17 Die meisten Reden sind von 1945-49 oder vom Gedenkjahr an den 

zweiten Weltkrieg 1995. Nicht wichtig ist, wer genau diese Texte verfasst oder 

vorgetragen hat. Einige Texte sind auch aus den Zwischenjahren von Ost- und 

Westpolitikern oder aus deutschen Heimatgedichten.18 Die Rede des heimatlosen 

Alliierten, scheint aber der Schauspieler selber geschrieben zu haben:  
 

„In der Stunde Null halte ich eine lange Rede. Diese Rede habe ich aus Texten 

zusammengebastelt, die von der damaligen Regierung von Groß-Berlin stammten. Es 
waren Verordnungen, die über die Deutschen verfügt wurden, damit sie sich nach dem 

Krieg besser benehmen. Auch Auszüge aus Texten von Kurt Schwitters und aus Reden 

von Winston Churchill sind in meinen Stunde-Null-Monolog eingeflossen. Dabei habe ich 

immer wieder den gleichen Text in einer anderen Sprache weiderholt. Wie es in den 

Dokumenten geschrieben stand – in einer französischen, englischen, russischen und 

deutschen Spalte. Manchmal sagte ich die Texte in allen vier Sprachen. Ich animiere 

diese Texte durch Dynamik, wodurch sich ein dadaistischer Eindruck ergibt. Es ist kein 

wirklicher Dadaismus. Der Dada war schon vorbei, gehörte zum Ersten Weltkrieg. Ich 
mache aus diesen Verordnungen eine Arie, die nicht unbedingt satirisch gemeint ist.“19 

 

Er beginnt in Englisch zu sprechen. Die Rede hat politischen Inhalt, teils mit 

tierischen Namen gespickt. Der eiserne Vorhang wird erwähnt und Deutschland, 

Frankreich, Grossbritannien als auch Russland stehen im Zentrum des Texts. Ohne 

den Satz zu beenden, beginnt er mit Textfetzen wie: Ribbel, Ribbel, Ribbel und fährt 

dann mit dem Text weiter. Wieder folgen Textfetzen, wobei das Ribbel mit Riddel 

ergänzt wird. Er spricht immer noch in Englisch, doch Deutsche Wörter wie 

„Vertrauenslehrer“, „Frontgruppe“ und „Deutschnationale-Volkspartei“ rutschen 

hinein. Eindeutig fokussiert sich hier der Text um den zweiten Weltkrieg. Der Alliierte 

scheint mit deutschen Wörtern, welche in der NS-Zeit häufig benutzt wurden, um sich 

zu werfen. Nach einem vollständigen deutschen Satz, folgt Französisch. Dann wieder 

Englisch. Bei der nächsten Ribbel-Sequenz gestaltet er den Text stark rhythmisch. 

Erstmals beginnt er in Russisch zu sprechen. Danach zählt er auf Deutsch deutsche 

Bundesstaaten auf und wiederholt dies in Französisch. Beim nächsten Ribbel-Teil 
                                                
17 Balme 2009, S. 311–312. 
18 Vgl. Deutsches Schauspielhaus Hamburg (Hg.): Stunde Null oder die Kunst des Servierens. Von 
Christoph Marthaler. Schauspielhaus Programmhefte. Hamburg 1995.  
19 Roesner, David: Ribible Riddle. Motivik und musikalische Form im Theater Christoph Marthalers 
Stunde Null. In: Balme, Christopher, Fischer-Lichte, Erika und Grätzel, Stephan (Hg.): Theater als 
Paradigma der Moderne? Tübingen 2004, S. 368. 



8 

steigert er sich hinein. Das Tempo wird bei den normalen Wörtern angezogen. Die 

Sprachen sind durchmischt. Das Ribbel wird zum Rib-bib in hohem Ton. Wörter, 

welche mit Gewalt zu tun haben, werden in den vier Sprachen zitiert. Er wiederholt 

mehrmals das Wort „Chardonnay“ und dann drei Mal „Good deal easier“. Er rezitiert 

weiter in den vier Sprachen durchmischt. Es folgt eine Bab-Sequenz. Mit grosser 

Mühe spricht er über die vorherigen Themen weiter, wird aber in gewisser Weise 

wieder von den undefinierbaren Geräuschen und Wörtern übermannt. Wieder 

versucht er zu sprechen, dies gelingt ihm aber nicht lange, denn abermals wird er 

von Blubber Lauten eingenommen und stösst diese regelrecht aus. Er steigert sich  

zum Rib-bibedi-bap. Er spricht weiter in Englisch, die Wörter drückt er unter 

Anstrengung heraus. Der heimatlose Alliierte spricht thematisch 

Zusammenhangsloses. Fetzen aus dem Lied Umpa, Umpa, Stick it up your jumper 

folgen.20 Wieder verfängt er sich wegen einem Wort in unsinnigen Silben, die er 

herauspresst. Nur mit Mühe gelingt es ihm einige sinnvolle Wörter zu sagen. Das 

letzte Wort, das er in seiner Erschöpfung rauspressen kann, ist: Atombomb. 

 

Kandinskaia bezieht sich in ihrer Arbeit auf bereits bekannte Kunsterscheinungen, 

welche mit „dem Phänomen des Grotesken in Verbindung gebracht werden: bspw. 

die Dada-Bewegung [...]“.21 In der Rede des heimatlosen Alliierten finden sich Fetzen 

des Dada-Gedichts Ribbel, Bobble, Pimlico von Kurt Schwitters (1887–1948).22 Den 

Dada und die Groteske gemeinsam zu nennen, scheint nicht allzu abwegig. In dieser 

Kunstbewegung wurden neue Formen des Gedichts erfunden und vorgetragen 

hierzu zählen auch jene Schwitters. Unbekannte Wörter und Laute, sinnfreie 

Buchstabenkombinationen und wilde Rhythmen zählen zu den Merkmalen jener 

Gedichte. 23  Es liegt demnach nahe diese, nicht den gewöhnlichen, gesitteten  

Gedichten entsprechenden Texte als grotesk zu bezeichnen, weichen sie doch von 

einer bekannten, strukturierten Norm ab.  

                                                
20 Umpa, Umpa, Stick it up your jumper ist ein englisches Lied, welches 1935 von The two Leslies 
kreiert wurde. Der Vers kann nur schlecht ins Deutsche übersetzt werden. Ein Vorschlag: Umpa, 
Umpa, kleb es an deinen Pulli.   
21 Kandinskaia 2012, S. 6. 
22 Schwitters, Kurt: Ribbel, Bobble, Pimlico, 1946. 
23 Vgl. Pellaton, Ursula: Cabaret Voltaire, Zürich ZH. In: Kotte, Andreas (Hg.): Theaterlexikon der 
Schweiz. Zürich 2005, Band 1, S. 322–323. 
(http://tls.theaterwissenschaft.ch/wiki/Cabaret_Voltaire,_Z%C3%BCrich_ZH, 08.10.14). 



9 

„Aufgrund des dadaistischen Collage-Verfahrens ergeben die Texte keinen 

durchgehenden Sinn und schon gar keine narrative Entwicklungslinie. Am ehesten 

könnte man von einem sich intensivierenden Prozess des ‚Textverfalls’ sprechen [...].“24 
 

Im Textfluss des heimatlosen Alliierten sind die einzelnen Sätze und Wörter teils 

schwer auszumachen und zu verstehen. Sein Text ist wahrlich eine Collage feinster 

Sorte. Tiernamen kontrastieren mit Begriffen, welche mit dem zweiten Weltkrieg in 

Verbindung gebracht werden. Die vier Sprachen deuten auf die Beteiligten im 

zweiten Weltkrieg hin. Hier könnte man eingehender mit Bachtins Konzept der 

Polyphonie arbeiten, dies würde aber den Rahmen dieser Analyse sprengen, welche 

sich auf die Groteske begrenzen soll.25 Betrachtet man nun das Gebiet des Textes 

und der Sprache in dieser Szene in Hinblick zu der oben genannten 

Groteskendefinition, lässt sich festhalten, dass jene Kandinskaias besser geeignet ist, 

als jene Bachtins. Als Zuschauer kennt man eine gewisse Ordnung, was das 

Sprechen betrifft: Meist unterhält man sich in einer Sprache, höchstens zwei, um sich 

zu verständigen. Dies wäre also die dominante Ordnung, welche der heimatlose 

Alliierte durchbricht. Er spricht in vier verschiedenen Sprachen zum Publikum und 

durchmischt diese teilweise innerhalb der Sätze. Demnach ist dies grotesk. Hier 

kommt nun noch Bachtins Theorie der Grenzüberschreitung hinzu. Die Sprachen und 

Texte haben keine Grenzen, sie verwischen und mischen sich untereinander. Es 

gelingt dem heimatlosen Alliierten nicht klar zu sagen, was er will. Es könnte also 

sein, dass die Grenze durchlässt und so das Innere nach Aussen tritt, indem er von 

seinen Gefühlen und Gedanken, dem Inneren, übermannt wird und diese sich über 

einen logischen Text, das Aussen, legen. So entsteht ein Gemisch aus Textfetzen, 

die man versteht, Wortkombinationen, die aber sinnlos erscheinen und 

Buchstabenreihen, die keine Bedeutung haben. Der „Textverfall“ tritt ein. Marthaler 

wisse wie die „Sprache unabhängig von ihrer Funktion als Bedeutungsträger und 

Kommunikationsmittel zu verwenden“ sei. 26  „Er  stellt ihren klanglichen Aspekt 

heraus und setzt sie als reines Tonmaterial ein.“27 Nachfolgend wir die Veränderung 

und der Verfall der Stimme beschrieben und unter anderem der „klangliche 

Aspekt“ untersucht.  
                                                
24 Balme 2009, S. 314. 
25 Vgl. Kaempfe, Alexander: Die Funktion der sowjetischen Literaturtheorie. In: Michail M. Bachtin 
(Hg.): Literatur und Karneval. Zur Romantheorie und Lachkultur. Frankfurt am Main 1990. S. 141.  
26 Vgl. Kandinskaia 2012, S. 90. 
27 Kandinskaia 2012, S. 90. 



10 

3.2 Stimme/n 
Der heimatlose Alliierte betont bereits zu Beginn einige Wörter und Silben stärker, als 

man dies gewöhnlich tun würde. Er verzerrt die Stimme manchmal zu hohen Tönen 

oder dehnt Wörter und deren Silben in die Länge. Die Stimme wird oft wie man dies 

aus einem Horrorfilm kennt, verzerrt. Er atmet mehrmals hörbar ein. Er kehrt zum 

Englischen zurück, normal, dann wieder mit aufgerissenen Augen und mit 

Horrorstimme. Die Stimme klingt dabei tiefer und brummiger als sonst und manchmal 

scheint er zu knurren. In seiner Stimme schwingt Versessenheit mit, als er die 

nächste Ribbel-Sequenz rezitiert. Eine bisher noch nicht aufgetretene Sequenz mit 

unbekanntem Wort wird ausgeführt: er haucht beinahe schon die 

Buchstabenkombination Babh was sich zu Bäbh wandelt. Er steigert den Rhythmus. 

Es entsteht Ribbiedi-bap. Das bap, jeweils am Schluss, ist viel höher ausgesprochen, 

besser: ausgeschrien, als die vorherigen „Wortteile“. Es wirkt kindlich. Bis nur noch 

Geräusche, die einem Blubbern ähneln, entstehen. Er versucht logische Wörter 

auszusprechen, doch nur einzelne Laute und Silben kommen raus. Er verzerrt die 

Stimme koboldartig. Nach dem letzten Wort der Rede folgen abgehackte Pft-

Geräusche, wie bei einem kaputten Radio oder Funkgerät. 

 

Auch hier könnte man versuchen Bachtins Konzept der Polyphonie anzuwenden, 

doch es steht nicht im Zusammenhang mit unserer Groteskendefinition. Bachtins 

Theorie der durchsichtigen Grenzen scheint hier passend. Der heimatlose Alliierte 

mischt menschliche und tierische Laute. Die Grenzen verwischen. Ihm gelingt eine 

wahre Stimmakrobatik in der er von einer dominanten Ordnung zur anderen 

schwingt. Dies bedeutet also, dass dem Zuschauer die Laute bekannt vorkommen 

können, dieser diese aber in dieser Kombination nicht kennt. Kandinskaias 

Groteskendefinition passt. Valentine erschafft in seiner Rolle eine neue 

Geräuschwelt, welche im Kontrast zu der uns Bekannten steht. Wie mit Musiknoten 

hantiert er mit den einzelnen Tonsilben, setzt sie neu zusammen und kreiert 

neuartige Stimmlagen. Er wechselt zwischen den logischen und alogischen 

Sprachen hin und her. Diese Geräuschwelt entsteht aufgrund der Kombination der 

unterschiedlichen, bekannten Klänge der Sprachen. Durch Rhythmisierung, 

Voluminisierung und Dynamik entsteht eine neue Klangspur, ein „valentine’sches“ 

Stimmband. Jedes Klangelement, jede Silbe und jede Tonlage zerstückelt Valentine 

in seinem Mund und scheint jeden einzelnen Buchstaben präzise zu setzen und 



11 

geplant auszustossen. Hinzu kommt, dass er Teile wiederholt. Diese Stimm– und 

Wortmodulation entspricht nicht dem alltäglichen Gebrauch. Teilweise klingt es, als 

würde er das Sprechen neu zu erlernen versuchen. Die groteske Wirkung entsteht in 

Kombination mit dem Teil des Textes und der Sprache. Sinnfreie Wörter und 

sinnfreie Kombinationen derer in verschiedenen Sprachen plus extreme 

Stimmverzerrungen erzeugen hier die Groteske im Gegensatz zu der dominanten 

Ordnung des „normalen“ Stimm– und Sprachgebrauchs.  

Es folgt das letzte zu behandelnde Gebiet bezüglich Groteske: der Körper, die Gestik 

und die Mimik. Diese verhält sich deutlich in Abhängigkeit zu der Anstrengung des 

Sprechens. Das heisst, dass eigentliche keine Körperbewegungen und 

Gesichtsausdrücke auftreten, die nicht in Folge des Sprachgebrauchs und der 

Stimmmodulation entstehen.  

 
3.3 Körper/Gestus 
Der Alliierte geht mit verzerrter Grimasse auf das Mikrofon zu. Die Augen sind nach 

oben gerollt, die Lippen stark über die Zähne gespannt, der Mund weit aufgerissen. 

Er lockert das Gesicht und beginnt in Englisch zu sprechen. Es ist klar eine Redner-

Zuhörer Situation zwischen ihm und dem Publikum. Er blickt nach unten auf seine 

Notizen. Schon jetzt treten seine Adern an den Schläfen hervor. Sein Gesicht beginnt 

sich zu röten. Er stellt sich manchmal für kurze Momente auf die Zehenspitzen und 

scheint so zu wippen. Seine Augen weiten sich während der Rede und sein Mund ist 

angespannt. Er holt tief Luft, wobei sich seine Brust merklich hebt, bevor wieder eine 

Ribbel-Sequenz folgt. Er wiederholt das Wort mehrmals rhythmisch und rollt dabei 

seine Lippen automatisch. Sein Körper krümmt sich. Es ist eine Anspannung im 

gesamten Leib zu erkennen, als würde er jeden Muskel benutzen. Die Arme sind an 

den Körper angewinkelt um Kraft und Stärke auszustrahlen oder aber auch, um sie 

im Zaum zu halten. Die Notizblätter zerknittern in seiner linken Hand, da er sie fest 

umklammert. Er blickt immer in die Richtung des Publikums. Er hebt reflexartig einen 

Fuss. Sein Blick wandert stets von links nach rechts, er versucht den gesamten 

Raum mit seiner Rede zu erreichen. Er starrt und scheint wie versessen die Ribbel-

Worte zu sagen. Teilweise sieht es aus, als würde der heimatlose Alliierte seine 

Zähne fletschen. Er rollt die Zunge im Mund herum. Seine Ader an der Stirne tritt 

stark hervor. Es ist eine Anstrengung in der Sprache, in der Mimik und in der Gestik 

deutlich spürbar. Er lehnt sich manchmal mit dem Oberkörper etwas zurück und wirkt 



12 

so noch lauter und angestrengter. Bei den Blubber-Sequenzen blasen sich seine 

Backen auf. Er versucht Luft zu holen und scheint danach zu japsen. Während er 

versucht weiter zu sprechen, sperrt er den Mund weit auf oder kneift ihn fest 

zusammen und weitet die Augen. Er schwitzt. Sein Körper ist nach vorne gebeugt, 

die Arme an den Körper gepresst, die Knie aneinander gedrückt. Nach dem 

Blubberanfall, fasst er sich und fängt neue Kontrolle über seinen Mund. Er blickt um 

sich, als würde er es ernst meinen. Sein Körper verkrümmt sich immer stärker und 

scheint zu seinem Becken hin zentriert zu sein. Er blickt etwas koboldartig und seine 

Stimme verzieht sich passend dazu. Die Rede endet, indem er sich seine Pfeiffe in 

den Mund steckt.  

 

Als die Augen sich weiten und sich alle Muskeln am Körper des heimatlosen 

Alliierten anspannen, kann von einem eindeutig grotesken Körper gesprochen 

werden. Bachtin schreibt dies so in seinem Buch nieder: „Außerdem sind 

herausquellende Augen auch deshalb für die Groteske wichtig, weil sie von einer rein 

körperlichen Anstrengung zeugen.“ 28  Diese Anstrengung ist mehrmals deutlich 

fühlbar. Jede Bewegung versucht der heimatlose Alliierte zu kontrollieren, doch 

manchmal scheint es, als würde der Körper über seinen Willen herrschen. Wie in 

einem Kampf verzerrt sich dabei sein Gesicht und die Adern treten hervor. Das 

Gesicht ist bei Bachtins groteskem Leib von grosser Bedeutung: „Das groteske 

Gesicht läuft im Grunde auf einen aufgerissenen Mund hinaus.“29 Den aufgerissenen 

Mund sieht der Zuschauer mehrmals in der Szene. Dabei blickt er in gewisser Weise 

in das Innere des heimatlosen Alliierten, wobei wieder von durchsichtigen Grenzen 

die Rede sein kann. Des Weiteren deuten Körperöffnungen, wozu der Mund zählt, 

als wichtige Merkmale auf einen grotesken Körper hin. Entgegen einer dominanten 

Ordnung nach Kandinskaia, verhält sich neben anderem besonders auch die Zunge 

des heimatlosen Alliierten. In der westlichen Kultur wird diese versteckt gehalten und 

beim normalen Sprechen ist sie kaum sichtbar. Er aber streckt diese heraus und 

schlängelt damit, wie eine Schlange. Da hätten wir demnach auch das Tierische, 

welches bei Bachtins Theorie als groteskes Merkmal gilt. Nach Bachtin gehören dem 

Unterleib und dem männlichen Geschlechtsteil „die führende Rolle in der grotesken 

                                                
28 Bachtin 1990, S. 16. 
29 Bachtin 1990, S. 16. 



13 

Gestalt des Leibes.“30 Hierauf lässt sich die häufige Körperhaltung des heimatlosen 

Alliierten beziehen. Sein Oberkörper beugt sich nach vorne, die Hände sind auf den 

Oberschenkeln gelagert, dies alles deutet auf ein Zentrum hin. Dieses Zentrum 

scheint beim Unterleib zu liegen.  

Nicht zu vergessen ist, dass die Stimme in der Videoaufnahme stets hörbar ist, vom 

Körper meist aber nur der Kopf. Es kann also nicht garantiert werden, dass jede 

bedeutsame Körperbewegung erfasst und beschrieben worden ist. 

 

4. Fazit 
Es könnte sein, dass Valentine als heimatloser Alliierter aufgrund der verschiedenen 

Textgattungen aus verschiedenen Zeiten und in unterschiedlichen Sprachen mehrere 

Rollen, Identitäten gleichzeitig spielt und zwischen ihnen hin und her springt. Eine 

vertiefte Untersuchung hierzu wäre nötig, um eine zufriedenstellende Antwort zu 

finden. Fest steht, dass die Szene als grotesk bezeichnet werden kann.  

Es zeigt sich, dass gewisse Groteskedefinitionen für bestimmte Arbeiten geeignet 

sind. Bachtins Theorien, die er aus Erkenntnissen aus der Literatur formt, können 

gefiltert und so zusammengeführt werden, dass Teile davon für theater-

wissenschaftliche Betrachtungen, wie sie in diesem Rahmen hier gemacht wurden, 

verwendbar sind. So ging auch Kandinskaia in ihrem Buch vor und formte eine 

eigene Definition der Groteske aufgrund von Theorien Anderer. Mit festgelegten 

Definitionen lässt sich problemlos arbeiten.  

Die Szene wurde jeweils Kapitel spezifisch beschrieben und schliesslich auf die 

Groteske hin analysiert. Hierbei wurde deutlich, dass die Punkte betreffend 

Grenzüberschreitung und dominante Ordnung immer angewendet werden konnten. 

Groteske entstand in dieser Szene meist, weil das Gesagte und Getane nicht dem 

Normalen, Gewöhnlichen entsprach und so als Fremdes, Ungewohntes in einer 

geordneten Struktur auftrat. Oft folgte darauf Gelächter aus dem Publikum.  

Nun stellt sich die Frage, wozu war denn die Szene überhaupt grotesk? Man könnte 

behaupten, dass die Szene auch ohne Verzerrungen und Verrenkungen gespielt 

hätte werden können. Aber betrachtet man diese im Zusammenhang des Stücks wird 

deutlich, weshalb sie so ist, wie sie ist. Diese sich in einer Übungsphase befindenden 

Führungskräfte halten alle ihrer Reden verdreht, anders und nicht wirklich politisch 

                                                
30 Bachtin 1990, S. 17. 



14 

überzeugend. Die Texte sind wirr und jeder der Politiker hat einen eigenen Gestus, 

der als grotesk bezeichnet werden könnte. Hinzu kommt die bittere Thematik des 

zweiten Weltkriegs. Und die Tatsache, dass das Stück Stunde Null absichtlich als 

Projekt im Gedenkjahr an den zweiten Weltkrieg 1995 geplant wurde. Wozu also die 

Groteske? Es ist denkbar, dass die Groteske als Vermittler zwischen dem Hier und 

Jetzt im Jahr 1995, der Zwischenzeit und dem Zweiten Weltkrieg fungiert. Das 

erlebte Grauen kann nicht anders, als in einer realitätsfernen und anormalen Manier 

gezeigt werden. Diese umgekehrte Art und Weise der uns bekannten, geachteten, 

dominanten Struktur dient dazu, das Gewohnte, Beständige verständlich zu machen 

und den Zuschauer zu eigenen Gedanken zu besagter Thematik anzuregen. Geht es 

doch in Stunde Null um das Gedenken. Das Konzept der Groteske, wie es hier 

aufgestellt und genutzt wurde und wie es in der Szene des heimatlosen Alliierten, 

wodurch auf das gesamte Stück geschlossen werden kann, aufgetreten ist, fungiert 

„als ein Mittel zur Beschreibung der gesellschaftlichen Realität.“31 Ergänzend hierzu 

Balmes Worte zu Stunde Null: „Bei allem absurden Gerede und Tun bleibt zumindest 

dem deutschen Zuschauer klar, dass hier auch die eigene Geschichte und 

Vergangenheit verhandelt werden, wenn auch in einem gänzlich anderen Modus als 

gewöhnlich.“32 

 
 
5. Bibliografie: 
 
Primärliteratur: 
 
„Die Stunde Null oder die Kunst des Servierens. Ein Gedenktraining für Führungskräfte.“ Regie: 
Christoph Marthaler, Deutsches  Schauspielhaus Hamburg, Premiere: 20. Oktober 1995. 
 
Sekundärliteratur: 
 
Bachtin, Michail: Literatur und Karneval. Zur Romantheorie und Lachkultur. Frankfurt am Main 1990. 
 
Bachtin, Michail: Rabelais und seine Welt. Volkskultur als Gegenkultur. Frankfurt am Main 2003. 
 
Balme, Christopher: Christoph Marthalers Stunde Null oder die Kunst des Servierens (1995) In: Eke, 
Norbert Otto u. a. (Hg.): Neulektüren – New Readings. Festschrift für Gerd Labroisse zum 80. 
Geburtstag. Amsterdam – New York 2009, S. 309-317.  
 
Deutsches Schauspielhaus Hamburg (Hg.): Stunde Null oder die Kunst des Servierens. Von Christoph 
Marthaler. Schauspielhaus Programmhefte. Hamburg 1995. 
 
Kaempfe, Alexander: Die Funktion der sowjetischen Literaturtheorie. In: Michail M. Bachtin (Hg.): 
Literatur und Karneval. Zur Romantheorie und Lachkultur. Frankfurt am Main 1990. S. 133–148. 
                                                
31 Vgl. Kandinskaia 2012, S. 93.  
32 Balme 2009, S. 317. 



15 

 
Kandinskaia, Natalia: Postmoderne Groteske – groteske Postmoderne? Eine Analyse von vier 
Inszenierungen des Gegenwartstheaters. Hrsg. von Ingrid Hentschel, Berlin 2012. 
 
Pellaton, Ursula: Cabaret Voltaire, Zürich ZH. In: Kotte, Andreas (Hg.): Theaterlexikon der Schweiz. 
Zürich 2005, Band 1, S. 322–323. 
(http://tls.theaterwissenschaft.ch/wiki/Cabaret_Voltaire,_Z%C3%BCrich_ZH, 08.10.14). 
 
Roesner, David: Ribible Riddle. Motivik und musikalische Form im Theater Christoph Marthalers 
Stunde Null. In: Balme, Christopher, Fischer-Lichte, Erika und Grätzel, Stephan (Hg.): Theater als 
Paradigma der Moderne? Tübingen 2004. S. 365–374.  
 
Scholl, Dorothea: Von den „Grottesken“ zum Grotesken: Die Konstituierung einer Poetik des 
Grotesken in der italienischen Renaissance. Münster 2004. 
 
Schwitters, Kurt: Ribbel, Bobble, Pimlico, 1946. 
 


